《金剛般若波羅蜜經綸貫》

<lb n="HBJ07.0116a02"/>1金剛般若波羅蜜經綸貫

<lb n="HBJ07.0116a03"/>涵虗堂 得<note place="foot">[得]底本多用[得]今改爲本字[得]以下倣此不更加註[編]. </note>通述

<lb n="HBJ07.0116a04"/>夫金剛者 言簡意密 事周理圓 凡出

<lb n="HBJ07.0116a05"/>世因緣 度生體裁 含攝無餘 於戱諸

<lb n="HBJ07.0116a06"/>佛能事 一部盡之矣 經云爲發大乘者

<lb n="HBJ07.0116a07"/>說 爲發最上乘者說 豈欺人哉 若使

<lb n="HBJ07.0116a08"/>具眼者見之 一見便見無疑 若不具眼

<lb n="HBJ07.0116a09"/>到此捴須<note place="foot">[須]底本多用[湏]今改爲本字[須]以下倣此不更加註[編]. </note>茫然 有客問余曰 大凡經

<lb n="HBJ07.0116a10"/>文皆有序正流通 其間必文字相因

<lb n="HBJ07.0116a11"/>鉤鎻連環 意義相次 血脈貫通然後 能使

<lb n="HBJ07.0116a12"/>人開卷萬目 易曉其義 今此一部金剛

<lb n="HBJ07.0116a13"/>序分流通 就正宗一分 文意重踏律

<lb n="HBJ07.0116a14"/>呂不次 致令讀者 騰疑未決 如經初

<lb n="HBJ07.0116a15"/>卷住降已 乃問云 可以身相見如來不

<lb n="HBJ07.0116a16"/>安名勸持 以至說塵非塵界 又問云

<lb n="HBJ07.0116a17"/>可以三十二相見如來不 明福德有實

<lb n="HBJ07.0116a18"/>無實 又問云 佛可以具足身相見不

<lb n="HBJ07.0116a19"/>明不作念度生 以至明我非我凡非凡

<lb n="HBJ07.0116a20"/>又問云 可以三十二相見如來不一般

<lb n="HBJ07.0116a21"/>佛身何以四重問來 又空生前三問 則

<lb n="HBJ07.0116a22"/>一一答契佛意 何以於最後一問 錯承

<lb n="HBJ07.0116a23"/>佛意 累他如來 再三提警 又空生得

<lb n="HBJ07.0116b01"/>六萬三昧 解空第一 又於前經 屢問

<lb n="HBJ07.0116b02"/>三空之義 何以到此相見 未忘蒙佛

<lb n="HBJ07.0116b03"/>痛與針剳 方始知非 又滯致見 致令

<lb n="HBJ07.0116b04"/>如來更教不起斷滅之見 此未徹證而

<lb n="HBJ07.0116b05"/>然歟 自己徹證方便爲機而然歟

<lb n="HBJ07.0116b06"/>若道自未徹證而然 其爲人 頴悟特達早

<lb n="HBJ07.0116b07"/>向敷座處 徹見如來心肝 出來道希有

<lb n="HBJ07.0116b08"/>又經云 須菩提聞說是經 深解意趣

<lb n="HBJ07.0116b09"/>涕淚悲泣 而白佛言 希有世尊云云

<lb n="HBJ07.0116b10"/>然則豈謂自未徹證而然耶 共道方便

<lb n="HBJ07.0116b11"/>爲機而然 爲機之言 何所據依 又前

<lb n="HBJ07.0116b12"/>三問 則皆云見如來最後獨言觀如來

<lb n="HBJ07.0116b13"/>見歟 觀相去多小 爲有淺深 爲無淺

<lb n="HBJ07.0116b14"/>深 又下經云 無所從來 亦無所去 故

<lb n="HBJ07.0116b15"/>名如來 一箇如來 前已重重現示 何

<lb n="HBJ07.0116b16"/>更此示 致令文義叢雜乎 又空生兩重

<lb n="HBJ07.0116b17"/>問 云何住降兩重問 頗有衆生生信心

<lb n="HBJ07.0116b18"/>不 如來一一隨問有答 問答語意多相

<lb n="HBJ07.0116b19"/>似 但增減不同耳 又如來兩重問 如

<lb n="HBJ07.0116b20"/>來有所說法不 兩重問大身 兩重問塵

<lb n="HBJ07.0116b21"/>界 空生亦一一隨問有答 此等問答

<lb n="HBJ07.0116b22"/>亦語意多相似 又云汝勿爲如來作是

<lb n="HBJ07.0116b23"/>念 我當有所說法 又云汝等勿謂如來

<lb n="HBJ07.0116b24"/>作是念 我當度衆生 說法度生 皆屬

<lb n="HBJ07.0116c01"/>化門 此皆明化無所化也 與上無所說

<lb n="HBJ07.0116c02"/>等文 文雖小異 意實相同 又讃福德

<lb n="HBJ07.0116c03"/>者非一 又以內外財較量者 亦非一二

<lb n="HBJ07.0116c04"/>如上諸說隨其類 但標一語 而義已現

<lb n="HBJ07.0116c05"/>矣 何以重重說示乎 若欲垂範後世

<lb n="HBJ07.0116c06"/>固當發言有條理 說義有倫序 今則反

<lb n="HBJ07.0116c07"/>是 似乎叢雜 佛爲人天師法中王 一

<lb n="HBJ07.0116c08"/>擧而爲天下法 一言而爲萬世鑑 如上

<lb n="HBJ07.0116c09"/>重重說示者 豈徒然哉 學人有疑 願

<lb n="HBJ07.0116c10"/>聞其說

<lb n="HBJ07.0116c11"/>圓法不自明 明之由人苟得其人 文文

<lb n="HBJ07.0116c12"/>秦鏡互望 帝珠聯輝未曾見有絲毫隱

<lb n="HBJ07.0116c13"/>蔽 苟非其人 字句失次 語意矛楯 未

<lb n="HBJ07.0116c14"/>免見有暖(烏代切暗㒵)昧之愆 如一味之水牛

<lb n="HBJ07.0116c15"/>飯<note place="foot">東國大學校所藏筆寫本(附般若經大義). 題名補入[編]. </note>之而成乳 蛇飮之而成毒 今此一

<lb n="HBJ07.0116c16"/>部金剛 載於般若第五百七十七卷 而

<lb n="HBJ07.0116c17"/>其文義 最爲精密 解者雖衆 唯圭峯所

<lb n="HBJ07.0116c18"/>論 盖臻其奧 序云住一十八處 密示階

<lb n="HBJ07.0116c19"/>差 斷二十七疑 潜通血脈 觀此一

<lb n="HBJ07.0116c20"/>語 足見一經之始末矣 余禀受此經

<lb n="HBJ07.0116c21"/>展玩披味亦有年矣 近於二十七疑外

<lb n="HBJ07.0116c22"/> <pb n="07-0117"/><head>金剛般若波羅蜜經綸貫 </head>

<lb n="HBJ07.0117a01"/>自見前後文義 各以類應 甄明喜雜

<lb n="HBJ07.0117a02"/>君旣呈疑 請甞言之 盖諸佛所說理

<lb n="HBJ07.0117a03"/>與行果而已 菩薩所趣悟與修行而已

<lb n="HBJ07.0117a04"/>群經所載 多種名義 皆攝三更無餘

<lb n="HBJ07.0117a05"/>趣雖有之 源其所自 皆根此而言也

<lb n="HBJ07.0117a06"/>今於此經 次第開示 究其始終累累

<lb n="HBJ07.0117a07"/>而說 齊被三根 語簡故義隱難明 累

<lb n="HBJ07.0117a08"/>說故文似相似 讀者所以疑而未決 盖

<lb n="HBJ07.0117a09"/>以是也 問何爲次開示 曰所謂次第開

<lb n="HBJ07.0117a10"/>示者 今經凡有十門 最初師子際會門

<lb n="HBJ07.0117a11"/>一時佛至五十人倶是也 最後奉教流

<lb n="HBJ07.0117a12"/>通門佛說是經已等是也 就中正宗一

<lb n="HBJ07.0117a13"/>分 凡有八門 一依理起信門(亦名開示悟入門)

<lb n="HBJ07.0117a14"/>二依悟起修門 三成行就果門 四因果

<lb n="HBJ07.0117a15"/>圓融門 五法通未來門 六依理拂迹門

<lb n="HBJ07.0117a16"/>七現勝勸持門 八還示拂迹門 時衆

<lb n="HBJ07.0117a17"/>久經淘汰 根緣已熟 時我滿淨覺者

<lb n="HBJ07.0117a18"/>遂欲示之以般若頓宗 於是着衣持鉢

<lb n="HBJ07.0117a19"/>入城乞食收衣洗足 敷座宴坐 時有

<lb n="HBJ07.0117a20"/>空生 一見便悟 出衆讃佛 今當依理

<lb n="HBJ07.0117a21"/>起信門也 從爾時世尊食時 着衣持鉢

<lb n="HBJ07.0117a22"/>至付屬諸菩薩是也

<lb n="HBJ07.0117a23"/>理旣頓悟 事難頓除 若不起修 終難

<lb n="HBJ07.0117a24"/>趣證 由是空生 更欲起修 問佛住修

<lb n="HBJ07.0117b01"/>降心之義 佛教以住四心修六度 於中

<lb n="HBJ07.0117b02"/>無着 以成妙行 今當依悟起修門也世

<lb n="HBJ07.0117b03"/>尊善男子善女人 發阿耨多羅三藐三

<lb n="HBJ07.0117b04"/>菩提心 至菩薩應如是布施不住於相

<lb n="HBJ07.0117b05"/>是也 妙行已立 妙果當成 是以旣

<lb n="HBJ07.0117b01悟6"/>之以無住妙行 更十方虛空 喩明福

<lb n="HBJ07.0117b07"/>不可量 今當成行趣果門也 何以故

<lb n="HBJ07.0117b08"/>若菩薩不住相布施 其福德不可思量

<lb n="HBJ07.0117b09"/>至無住相布施福德 亦復如是 不可思

<lb n="HBJ07.0117b10"/>量是也 所謂但應如所教住者 言苟能

<lb n="HBJ07.0117b11"/>成行 必當趣果 若欲趣果 但順吾教

<lb n="HBJ07.0117b12"/>此佛之所以叮寧告戒 而使之勃然而

<lb n="HBJ07.0117b13"/>作快然勇進 更無猶預也

<lb n="HBJ07.0117b14"/>上已開示悟修證<note place="foot">[證]底本多用[訂]今改爲本字[證]以下倣此不更加註[編]. </note>門 更欲現示初後無

<lb n="HBJ07.0117b15"/>別 於是擧問如來眞身 卽今所問底之

<lb n="HBJ07.0117b16"/>眞身 即前空生所悟底眞體也 今當因

<lb n="HBJ07.0117b17"/>果圓融門也 須菩提於意云何 可以身

<lb n="HBJ07.0117b18"/>相見如來不 至即見如來是也 此盖如

<lb n="HBJ07.0117b19"/>善財 初從文殊發心 歷城一百有十

<lb n="HBJ07.0117b20"/>叅友五十有三 其一一友說誠實言 我

<lb n="HBJ07.0117b21"/>已先發菩提心 云何學菩薩道 行菩薩

<lb n="HBJ07.0117b22"/>行 彼諸善友 各以所得法門開示 善

<lb n="HBJ07.0117b23"/>財一一依教奉行 終於彌勒 一彈指頃

<lb n="HBJ07.0117b24"/>頓忘從前所得法門 復依彌勒教 再見

<lb n="HBJ07.0117c01"/>文殊也 但文殊表即理之智也 如來表

<lb n="HBJ07.0117c02"/>即智之理也 彼此皆發心 畢竟二不別

<lb n="HBJ07.0117c03"/>也 但經文豊約之不同耳 今佛只一舌

<lb n="HBJ07.0117c04"/>頭 說五十三諸友所說法門 空生不動

<lb n="HBJ07.0117c05"/>一步 聞善財百十城所得法門 故知此

<lb n="HBJ07.0117c06"/>未足數紙之金剛 廣該三十九品之華

<lb n="HBJ07.0117c07"/>嚴 三十九品之華嚴揔在此 未足數紙

<lb n="HBJ07.0117c08"/>之金剛 由是觀之 則今此一部 亦可謂

<lb n="HBJ07.0117c09"/>之圓也 亦可謂之頓也 盖空生之自己

<lb n="HBJ07.0117c10"/>無慮乎 能見善財所見之境也 但未知

<lb n="HBJ07.0117c11"/>其足能履乎 善財所履之地 如上所說

<lb n="HBJ07.0117c12"/>法門 窮玄絕妙 宏遠淵深 苟非其人

<lb n="HBJ07.0117c13"/>難能生信 時衆親從佛聞 得生淨信 至

<lb n="HBJ07.0117c14"/>於末世 去聖時遙 加以根微志劣 於此

<lb n="HBJ07.0117c15"/>最上頓宗 慮無生信之者 空生自知法

<lb n="HBJ07.0117c16"/>無今後 世不乏人 爲決衆疑 而發問

<lb n="HBJ07.0117c17"/>云 頗有衆生 得聞如是言說章句 生

<lb n="HBJ07.0117c18"/>實信否 佛勑云 莫作是說 乃言曰 如

<lb n="HBJ07.0117c19"/>來滅後後五百歲 有持戒修福者 於此

<lb n="HBJ07.0117c20"/>章句 能生信心 以此爲實 當知是人

<lb n="HBJ07.0117c21"/>不於一佛二佛三四五佛 而種善根 已

<lb n="HBJ07.0117c22"/>於無量千萬佛所 種諸善根 又云是諸

<lb n="HBJ07.0117c23"/>衆生 得如是無量福德 又云何以故

<lb n="HBJ07.0117c24"/> <pb n="07-0118"/><head>金剛般若波羅蜜經綸貫 </head>

<lb n="HBJ07.0118a01"/>是諸衆生 無復我相人相衆生相壽者

<lb n="HBJ07.0118a02"/>相 無法相亦無非法相 乃至云 法尚

<lb n="HBJ07.0118a03"/>應捨 何況非法 意謂後五百歲 濁惡

<lb n="HBJ07.0118a04"/>亂時 其有衆生 多是慳貪疾妬 不持

<lb n="HBJ07.0118a05"/>淨戒 亦不修福 於此時中 持戒修福

<lb n="HBJ07.0118a06"/>者 甚爲希有 其有持戒修福者 已於

<lb n="HBJ07.0118a07"/>過去承事諸佛 種諸善根 如是衆生

<lb n="HBJ07.0118a08"/>聞我此法 必能生信 以爲實然也 是

<lb n="HBJ07.0118a09"/>諸衆生 已信此法 深達無我之理故

<lb n="HBJ07.0118a10"/>亦能忘其信心 而所忘亦忘 更無有我

<lb n="HBJ07.0118a11"/>人等相也 以旣能持戒修福 又能信此

<lb n="HBJ07.0118a12"/>法 信心頓忘 而所忘亦忘 更無有我

<lb n="HBJ07.0118a13"/>人等相故 必得如是無量福德也 是諸

<lb n="HBJ07.0118a14"/>衆生 雖能信此法 若未能忘其信心

<lb n="HBJ07.0118a15"/>而法相猶存 則是則有我人等相也 豈

<lb n="HBJ07.0118a16"/>許當得無量福德也 須知我所說法 只

<lb n="HBJ07.0118a17"/>爲入道方便 入已 捨其方便 亦能忘

<lb n="HBJ07.0118a18"/>其捨心夫然後 許伊當得無量福德也

<lb n="HBJ07.0118a19"/>今當法通未來門也 頗有衆生 至何況

<lb n="HBJ07.0118a20"/>非法是也此 中亦具悟修證門 所謂於

<lb n="HBJ07.0118a21"/>此章句 能生信心 悟也 持戒修福 乃

<lb n="HBJ07.0118a22"/>至無我人等相 修也 得如是無量福德

<lb n="HBJ07.0118a23"/>證也

<lb n="HBJ07.0118a24"/>前已開示悟修證門 次開示因果圓融

<lb n="HBJ07.0118b01"/>門 次又開示法通未來 且欲拂其得之

<lb n="HBJ07.0118b02"/>之迹 說之之痕 以明無法可得 無法

<lb n="HBJ07.0118b03"/>可說 於是特擧問云 如來得菩提耶

<lb n="HBJ07.0118b04"/>如來有所說法耶 空生已知如來本無

<lb n="HBJ07.0118b05"/>所得 其所說法 從本無爲 而有差別

<lb n="HBJ07.0118b06"/>而此差別 即是無爲 亦不可取說 而

<lb n="HBJ07.0118b07"/>白佛言 如我解佛所說 義無爲<note place="foot">[爲]疑[有][編]. </note>定法

<lb n="HBJ07.0118b08"/>名阿耨菩提 亦無有定法可說 乃至云

<lb n="HBJ07.0118b09"/>一切賢聖 皆以無爲法 而有差別 今

<lb n="HBJ07.0118b10"/>當依理拂迹門也 如來得阿耨多羅三

<lb n="HBJ07.0118b11"/>藐三菩提耶 至而有差別是也

<lb n="HBJ07.0118b12"/>上已拂迹 令不着相 又恐隨言起執

<lb n="HBJ07.0118b13"/>妄癈斯教 於是現經殊勝 勸令持說

<lb n="HBJ07.0118b14"/>向下又明佛之與法 皆從經出 以現經

<lb n="HBJ07.0118b15"/>勝之所以 次明佛非佛法 非法以至聲

<lb n="HBJ07.0118b16"/>聞無取 菩薩無得 以現佛法僧三一一

<lb n="HBJ07.0118b17"/>無相 又擧大身之喩 以喩此經體量廣

<lb n="HBJ07.0118b18"/>大 能出生佛法 又說非身 喩明此經

<lb n="HBJ07.0118b19"/>喩明此經 亦皆無相也 次擧沙數之喩

<lb n="HBJ07.0118b20"/>更現經勝 仍明佛法僧 會歸一經也

<lb n="HBJ07.0118b21"/>終則安名 勸持令持無相經也 今當現

<lb n="HBJ07.0118b22"/>勝勸持門也 須菩提於意云何 若人滿

<lb n="HBJ07.0118b23"/>三千大千世界七寶 而用布施 至卽非

<lb n="HBJ07.0118b24"/>般若波羅蜜是也 上已勸持令人生信

<lb n="HBJ07.0118c01"/>此又更示無法可說 喩以塵界無實 今

<lb n="HBJ07.0118c02"/>當還示拂迹門也 如來有所說法不 至

<lb n="HBJ07.0118c03"/>是名世界是也

<lb n="HBJ07.0118c04"/>從初敷座 極至於此 次第以悟修等

<lb n="HBJ07.0118c05"/>八門開示 以極夫宣化之體栽 此所

<lb n="HBJ07.0118c06"/>謂次第開示 究其始終也 爲上根開

<lb n="HBJ07.0118c07"/>示之經 於是焉窮

<lb n="HBJ07.0118c08"/>問何謂累累而說 曰所謂累累而說者

<lb n="HBJ07.0118c09"/>如上所說法門 各爲三根開示故也

<lb n="HBJ07.0118c10"/>何則 從初着衣持鉢 至是名世界 爲上

<lb n="HBJ07.0118c11"/>根開示也 可以三十二相見如來不 至

<lb n="HBJ07.0118c12"/>即非凡夫 爲中根開示也 可以三十二

<lb n="HBJ07.0118c13"/>相觀如來不 至應作如是觀 爲下根開

<lb n="HBJ07.0118c14"/>示也 爲中下根開示 經中所說法式

<lb n="HBJ07.0118c15"/>例多如上 亦各具悟修證門 乃至拂迹

<lb n="HBJ07.0118c16"/>勸持等門也 此所謂累累而說 齊被三

<lb n="HBJ07.0118c17"/>根也 問上根開示 經中所說法式 已

<lb n="HBJ07.0118c18"/>聞命矣 如中下根開示 經中何處 爲

<lb n="HBJ07.0118c19"/>悟修證門 何處爲因果圓融門 何處爲

<lb n="HBJ07.0118c20"/>法通未來門 何處爲拂迹勸持門等耶

<lb n="HBJ07.0118c21"/>又中根開示之經 何自而知焉 下根開

<lb n="HBJ07.0118c22"/>示之經 又何自而知焉

<lb n="HBJ07.0118c23"/>曰上智不言而信故 經初發心 以作用

<lb n="HBJ07.0118c24"/> <pb n="07-0119"/><head>金剛般若波羅蜜經綸貫 </head>

<lb n="HBJ07.0119a01"/>默然開示 中下因言方信故 此及下經

<lb n="HBJ07.0119a02"/>假言開示 以發信也 此則可以三十

<lb n="HBJ07.0119a03"/>二相見如來不 至是名三十二相是也

<lb n="HBJ07.0119a04"/>下經則可以三十二相觀如來不等是也

<lb n="HBJ07.0119a05"/>次觀經殊勝 助發心也所言經之一字

<lb n="HBJ07.0119a06"/>遠該上來所說 近指見如來不等文也

<lb n="HBJ07.0119a07"/>須菩提若有善男子善女人 以恒河沙

<lb n="HBJ07.0119a08"/>等身命布施 至其福甚多是也

<lb n="HBJ07.0119a09"/>空生前已上根示悟故 一見佛坐直讃

<lb n="HBJ07.0119a10"/>希有 此以中根示悟故 感發悲心然後

<lb n="HBJ07.0119a11"/>讃佛希有 此<note place="foot">[此以…示悟]底本傍註改書 [今歸依理起信]. </note>以中根示悟門也 爾時

<lb n="HBJ07.0119a12"/>須菩提 聞說是經 深解意趣 至未曾

<lb n="HBJ07.0119a13"/>得聞如是之經是也

<lb n="HBJ07.0119a14"/>次顯苟能生信證果無疑 次明今易後

<lb n="HBJ07.0119a15"/>難 以讃末世生信者 定能成佛 次佛

<lb n="HBJ07.0119a16"/>印空生所讃 次明此法之所以難信 以

<lb n="HBJ07.0119a17"/>顯能信者之所以希有也 世尊若復有人

<lb n="HBJ07.0119a18"/>得聞是經 信心淸淨 至是名第一

<lb n="HBJ07.0119a19"/>波羅蜜是也 已上皆屬起信門也

<lb n="HBJ07.0119a20"/>已上發信 此下勸修 今明超忍無相

<lb n="HBJ07.0119a21"/>勸令離相修行也 須菩提忍辱波羅蜜

<lb n="HBJ07.0119a22"/>至應如是布施是也 次明法本無生無

<lb n="HBJ07.0119a23"/>法可住 生本寂滅 無生可度 次明眞

<lb n="HBJ07.0119a24"/>實以示叮寧之意 如來說一切諸相

<lb n="HBJ07.0119b01"/>即是非相 至不異語者是也

<lb n="HBJ07.0119b02"/>次明法本無實 不應住於有 法本無虛

<lb n="HBJ07.0119b03"/>不應住於無 須菩提 如來所得法 此

<lb n="HBJ07.0119b04"/>法無實無虛是也 次正勸無住 以明住

<lb n="HBJ07.0119b05"/>法而昏 昏無所見 無住而明 明無不

<lb n="HBJ07.0119b06"/>照 須菩提 若菩薩心住於法 而行布施

<lb n="HBJ07.0119b07"/>至日光明照見種種色是也 已上皆現

<lb n="HBJ07.0119b08"/>修行降心也

<lb n="HBJ07.0119b09"/>次詳明如說修行 則定能趣果也 須菩

<lb n="HBJ07.0119b10"/>提 若有善男子善女人 能於此經 受

<lb n="HBJ07.0119b11"/>持讀誦 至果報亦不可思議是也 中間

<lb n="HBJ07.0119b12"/>經有九箇 而遠該上來所說 近指離相

<lb n="HBJ07.0119b13"/>修行等文 所謂成就無量無邊功德 所

<lb n="HBJ07.0119b14"/>謂悟擔如來阿耨菩提等 皆明定能趣

<lb n="HBJ07.0119b15"/>果也 所以如是開示者 意在令人慕果

<lb n="HBJ07.0119b16"/>修因也 故知此中讃經諸文 皆屬修行

<lb n="HBJ07.0119b17"/>降心也 盖異於上現勝勸持門也 彼則

<lb n="HBJ07.0119b18"/>恐人因聞拂迹 無心奉教故 勸令持說

<lb n="HBJ07.0119b19"/>此則因上修行降心之經 現勝勸持 令

<lb n="HBJ07.0119b20"/>如說修行也 盖語同而趣異也

<lb n="HBJ07.0119b21"/>上明修行降心 此明安住降心夫修行

<lb n="HBJ07.0119b22"/>降心前已說也 安住降心前未說也 故

<lb n="HBJ07.0119b23"/>於此問答發明也 爾時須菩提 白佛言

<lb n="HBJ07.0119b24"/>世尊 善男子善女人 發阿耨多羅三藐

<lb n="HBJ07.0119b25"/>三菩提心 至實無有法發阿耨多羅三

<lb n="HBJ07.0119c01"/>藐三菩提心者是也 次明佛無得法非

<lb n="HBJ07.0119c02"/>法身非身 以顯佛法道三 皆空而無我

<lb n="HBJ07.0119c03"/>乃言曰 菩薩亦如是 若作是言 我當

<lb n="HBJ07.0119c04"/>滅度無量衆生 卽不名菩薩 乃至云

<lb n="HBJ07.0119c05"/>通達無我法者 如來說名眞是菩薩 深

<lb n="HBJ07.0119c06"/>明無我之義 須菩提於意云何 如來於

<lb n="HBJ07.0119c07"/>然燈所 有法得阿耨多羅三藐三菩提

<lb n="HBJ07.0119c08"/>不 知如來說名眞是菩薩是也

<lb n="HBJ07.0119c09"/>次欲令衆生 遠離顚倒知見 契乎無住

<lb n="HBJ07.0119c10"/>大道 於是歷擧五眼 以明沙界衆生染

<lb n="HBJ07.0119c11"/>淨善惡差別心行 如來眼前 不可得而

<lb n="HBJ07.0119c12"/>掩也 須菩提於意云何 如來有肉眼不

<lb n="HBJ07.0119c13"/>至未來心不可得是也 已上皆當依悟

<lb n="HBJ07.0119c14"/>起修門也

<lb n="HBJ07.0119c15"/>次明有住行施所感福德 畢竟無實 不

<lb n="HBJ07.0119c16"/>能超過數量 以現無住行施所感福德

<lb n="HBJ07.0119c17"/>究竟眞實 浩不可涯 不能<note place="foot">[能]底本傍註曰當作應. </note>以多少待

<lb n="HBJ07.0119c18"/>對之言稱之 佛之所以言此者 意在令

<lb n="HBJ07.0119c19"/>人修無住行 成無上妙果也 今當成行

<lb n="HBJ07.0119c20"/>趣果門也

<lb n="HBJ07.0119c21"/>須菩提於意云何 若有人滿三千大千

<lb n="HBJ07.0119c22"/>世界七寶 以用布施 至如來說得福德

<lb n="HBJ07.0119c23"/>多是也 從忍辱波羅密 如來說非忍辱

<lb n="HBJ07.0119c24"/> <pb n="07-0120"/><head>金剛般若波羅蜜經綸貫 </head>

<lb n="HBJ07.0120a01"/>波羅密 極至於此 詳明住修之義 以

<lb n="HBJ07.0120a02"/>現依悟起修成行就果門也 同前住降

<lb n="HBJ07.0120a03"/>等文也

<lb n="HBJ07.0120a04"/>前旣以相非相發信 此又明佛非身相

<lb n="HBJ07.0120a05"/>以現初後無別也 今當因果圓融門也

<lb n="HBJ07.0120a06"/>須菩提於意云何 佛可以具足色身見

<lb n="HBJ07.0120a07"/>不 至是名諸相具足是也 同前可以身

<lb n="HBJ07.0120a08"/>相見如來等文也

<lb n="HBJ07.0120a09"/>次現無念無說 以拂言迹也 今當依理

<lb n="HBJ07.0120a10"/>拂迹門也 須菩提 汝勿謂如來作是念

<lb n="HBJ07.0120a11"/>我當有所說法 至是名說法是也 同前

<lb n="HBJ07.0120a12"/>無有定法如來可說等文也

<lb n="HBJ07.0120a13"/>次現上來所示悟修證門 亦當於末世

<lb n="HBJ07.0120a14"/>衆生也 今當法通未來門也 須菩提白

<lb n="HBJ07.0120a15"/>佛言 世尊 頗有衆生 於未來世 聞說

<lb n="HBJ07.0120a16"/>是法 生信心不 至阿耨多羅三藐三菩

<lb n="HBJ07.0120a17"/>提是也 同前頗有衆生等文也 但文有

<lb n="HBJ07.0120a18"/>前却耳 前則先於拂迹 此則後於拂迹

<lb n="HBJ07.0120a19"/>也 又前言悟則直云於此章句 能生信

<lb n="HBJ07.0120a20"/>心 以此爲實 此則明生非生佛無得

<lb n="HBJ07.0120a21"/>以現生佛平等 知生佛平等是悟也 又

<lb n="HBJ07.0120a22"/>前言修則云持戒修福 又云無我相人

<lb n="HBJ07.0120a23"/>相衆生相壽者相 此則云以無我無人

<lb n="HBJ07.0120a24"/>無衆生無壽者 修一切善法 又前言證

<lb n="HBJ07.0120b01"/>則云得如是無量 此則云得阿耨多羅

<lb n="HBJ07.0120b02"/>三藐三菩提 盖大同而小異也

<lb n="HBJ07.0120b03"/>次顯經殊勝 勸令持說也 今當現勝勸

<lb n="HBJ07.0120b04"/>持門也 須菩提 若三千大千世界中

<lb n="HBJ07.0120b05"/>所有諸須彌山王 如是等七寶聚 有人

<lb n="HBJ07.0120b06"/>持用布施 至算數比喩 所不能及是也

<lb n="HBJ07.0120b07"/>同前若人滿三千大千世界七寶 以用

<lb n="HBJ07.0120b08"/>布施等文也

<lb n="HBJ07.0120b09"/>從可以三十二相見如來不 極至於

<lb n="HBJ07.0120b10"/>此 亦次第以悟修等七門開示 爲中

<lb n="HBJ07.0120b11"/>根開示之經於是焉窮 八門中無還

<lb n="HBJ07.0120b12"/>示拂迹門者 略之也

<lb n="HBJ07.0120b13"/>上來已爲中根開示 此下亦爲下根開

<lb n="HBJ07.0120b14"/>示 今當發信也 須菩提於意云何 可

<lb n="HBJ07.0120b15"/>以三十二相觀如來不是也 空生前以

<lb n="HBJ07.0120b16"/>中根示悟 故慨然興悲 讃佛希有 此

<lb n="HBJ07.0120b17"/>以下根權示未悟故 始以錯承佛意 滯

<lb n="HBJ07.0120b18"/>在常見 中蒙佛呵 方始知非 終又落

<lb n="HBJ07.0120b19"/>於斷見 致令更說不起斷滅之談 今當

<lb n="HBJ07.0120b20"/>依理起信門也 須菩提言 如是如是 以

<lb n="HBJ07.0120b21"/>三十二相觀如來 至於法不說斷滅相

<lb n="HBJ07.0120b22"/>是也 前皆云見如來 此則獨言觀如來

<lb n="HBJ07.0120b23"/>亦有以也

<lb n="HBJ07.0120b24"/>次合明有爲行施與成忍無着 以現成

<lb n="HBJ07.0120c01"/>忍無着所獲福德 勝前有爲行施之福

<lb n="HBJ07.0120c02"/>今當依悟起修門 成行趣果門二也 須

<lb n="HBJ07.0120c03"/>菩提 若菩薩 以滿恒河沙等七寶世界

<lb n="HBJ07.0120c04"/>持用布施 若復有人 知一切法無我得

<lb n="HBJ07.0120c05"/>成於忍 至是故說不受福德是也 所謂

<lb n="HBJ07.0120c06"/>知一切法無我得成於忍 與所謂所作

<lb n="HBJ07.0120c07"/>福德 不應貪着 當於依悟起修門也

<lb n="HBJ07.0120c08"/>所謂勝前菩薩所得功德 當於成行趣

<lb n="HBJ07.0120c09"/>果門也 此亦同前住降等文也

<lb n="HBJ07.0120c10"/>前以佛非相觀發信 此現佛無去來坐

<lb n="HBJ07.0120c11"/>臥 以示初後無別 今當因果圓融門也

<lb n="HBJ07.0120c12"/>須菩提 若有人言 如來若來若去若坐

<lb n="HBJ07.0120c13"/>若臥 至故如來是也 此亦同前可以身

<lb n="HBJ07.0120c14"/>相見如來不等文

<lb n="HBJ07.0120c15"/>次擧塵界之喩 以明所說法相 卽非法

<lb n="HBJ07.0120c16"/>相 今當依理拂迹門也 須菩薩 若善

<lb n="HBJ07.0120c17"/>男子若善女人 以三千大千世界 碎爲

<lb n="HBJ07.0120c18"/>微塵 至是名法相是也 此亦同前無

<lb n="HBJ07.0120c19"/>有㝎法如來可說等文也

<lb n="HBJ07.0120c20"/>次又較量現勝 勸令持說 今當現勝勸

<lb n="HBJ07.0120c21"/>持門也 若有人 以滿無量阿僧祗世界

<lb n="HBJ07.0120c22"/>七寶持用 至其福勝彼是也 此亦同前

<lb n="HBJ07.0120c23"/>若人滿三千大千世界七寶 以用布施

<lb n="HBJ07.0120c24"/>等文也 次現觀法無相 不取不動 今 <pb n="07-0121"/><head>金剛般若波羅蜜經綸貫 </head>

<lb n="HBJ07.0121a01"/>當還示拂迹門也 云何爲人演說 不取

<lb n="HBJ07.0121a02"/>於相 如如不動 至應作如是觀是也

<lb n="HBJ07.0121a03"/>此亦同前如來無所說等文也

<lb n="HBJ07.0121a04"/>從可以三十二相觀如來不 極至於

<lb n="HBJ07.0121a05"/>此 除法通未來一門 以悟修等七門

<lb n="HBJ07.0121a06"/>次第開示 爲下根開示之經 於是焉

<lb n="HBJ07.0121a07"/>窮 下經無法通未來一門者 盖以下

<lb n="HBJ07.0121a08"/>根根微 不睱<note place="foot">[睱]疑[暇][編]. </note>爲人 亦無遠大之志

<lb n="HBJ07.0121a09"/>故不及言也

<lb n="HBJ07.0121a10"/>問東風一拂 衆蘂開敷 雷音一作 百

<lb n="HBJ07.0121a11"/>物咸甦 聖人之化亦然 一音密闡隨

<lb n="HBJ07.0121a12"/>類各解 何必累累開示然後 三根齊被

<lb n="HBJ07.0121a13"/>乎 曰子但知一春之同 而不知有三月

<lb n="HBJ07.0121a14"/>之分 但知物之敷榮 而不知物之作有

<lb n="HBJ07.0121a15"/>早晩也 夫春行萬國 而寒暄有異物

<lb n="HBJ07.0121a16"/>遂其生 而早晩不同 聖人之化亦然

<lb n="HBJ07.0121a17"/>或不現聲教 而全體示現 或俯就物機

<lb n="HBJ07.0121a18"/>而假言開示 不待聲教 而悟入者 上

<lb n="HBJ07.0121a19"/>根也 如物之性早者 作於孟春也 因

<lb n="HBJ07.0121a20"/>聲教而方悟者 中根也 如物之次於性

<lb n="HBJ07.0121a21"/>早者 作於作春也 再三開示然後 乃

<lb n="HBJ07.0121a22"/>悟者 下根也 如物之又其次者 作於

<lb n="HBJ07.0121a23"/>暮春也 若使東風才一月而便復

<lb n="HBJ07.0121a24"/>則化功有所未周 而物生有所未盡 要須

<lb n="HBJ07.0121b01"/>拂經三月然後 化無不周 而物無不作

<lb n="HBJ07.0121b02"/>也 盖物之早晩不同矣 雖以造物之神

<lb n="HBJ07.0121b03"/>功 何能使一時而同作 人之利鈍不一

<lb n="HBJ07.0121b04"/>矣 雖以聖人之神化 何能使一擧而頓

<lb n="HBJ07.0121b05"/>益乎 要須不悋弘慈 再三提撕然後

<lb n="HBJ07.0121b06"/>庶乎待機無遺矣 今佛所以累累開示

<lb n="HBJ07.0121b07"/>者 不其然乎 曰一經始末 已聞命矣

<lb n="HBJ07.0121b08"/>只如八門節目 隱畧難明 願更敷演雪盡餘疑

<lb n="HBJ07.0121b09"/>曰子何不擧三<note place="foot">[三]底本傍註改書[一]. </note>明三 更教節間生枝

<lb n="HBJ07.0121b10"/>中有請 不可無答 諦聽諦聽 夫般若之所

<lb n="HBJ07.0121b11"/>以爲般若也 不外衆生曰用 而衆生不

<lb n="HBJ07.0121b12"/>知 現居諸佛果海 而諸佛不識 但能

<lb n="HBJ07.0121b13"/>如是體解 長見風淸月瑩 只因眼翳

<lb n="HBJ07.0121b14"/>妄見空花 若遇開示 無不豁然 故有

<lb n="HBJ07.0121b15"/>依理起信門也 然機有利鈍明昧有異

<lb n="HBJ07.0121b16"/>故 或以作用 默然現示 或假以言說

<lb n="HBJ07.0121b17"/>開 皆令悟入佛之知見也 所謂開示悟

<lb n="HBJ07.0121b18"/>入佛之知見也 是也 雖然頓悟正遍知覺

<lb n="HBJ07.0121b19"/>元自具足 不因修證而得 愛欲恚

<lb n="HBJ07.0121b20"/>痴無始習氣 纒綿意地 暫伏還起 若不

<lb n="HBJ07.0121b21"/>知對治之方 不知鍊磨之功焉 則無上

<lb n="HBJ07.0121b22"/>果海 終難證入 故有依悟起修門也

<lb n="HBJ07.0121b23"/>所謂雖復本來金 終以銷成就是也

<lb n="HBJ07.0121b24"/>佛無上果 非行不階 若論行門 六度齊修修

<lb n="HBJ07.0121c01"/>至無修 方證果位 故有成行就

<lb n="HBJ07.0121c02"/>果門也 所謂若能勤精進 菩提道自成

<lb n="HBJ07.0121c03"/>是也 上來所示悟修證門 果因分明

<lb n="HBJ07.0121c04"/>初後歷然 以實而觀 因該果海

<lb n="HBJ07.0121c05"/>果徹因源 知後無別 一理齊平 故有因果

<lb n="HBJ07.0121c06"/>圓融門也 若無此門 但是行布而闕圓融

<lb n="HBJ07.0121c07"/>不言稱爲圓頓大教 一音所演

<lb n="HBJ07.0121c08"/>今後倶利 非唯現益當機 亦乃流芳萬古

<lb n="HBJ07.0121c09"/>故有法通未來門也 若無此門 不知法門

<lb n="HBJ07.0121c10"/>弘利無邊也

<lb n="HBJ07.0121c11"/>經稱得如是無量福德 得之迹分明

<lb n="HBJ07.0121c12"/>以悟修等五門 諄諄開示 說之之痕分曉

<lb n="HBJ07.0121c13"/>若不以理拂之 則<note place="foot">[則]下恐脫[得][編]. </note>非眞得說非眞說

<lb n="HBJ07.0121c14"/>所謂得說 便同魔作 得無所得然後

<lb n="HBJ07.0121c15"/>爲眞得 說無所說然後 爲眞說 故有

<lb n="HBJ07.0121c16"/>依理拂迹門也 所以無得者 心存於得

<lb n="HBJ07.0121c17"/>非眞得也 情存一念悟 寧越昔時迷是

<lb n="HBJ07.0121c18"/>也 所以無說者 心存於說 非眞說

<lb n="HBJ07.0121c19"/>也 說法有所得 是爲野干鳴是也

<lb n="HBJ07.0121c20"/>衆生顚倒 如言起執 因聞無得無心

<lb n="HBJ07.0121c21"/>趣證 因聞無說 無心奉教故 有現勝

<lb n="HBJ07.0121c22"/>勸持門也 若無此聞 諸佛得道 捴是

<lb n="HBJ07.0121c23"/> <pb n="07-0122"/><head>金剛般若波羅蜜經綸貫</head>Title : 大方廣圓覺修多羅了義經說誼Title : 大方廣圓覺修多羅了義經說誼卷上

<lb n="HBJ07.0122a01"/>虛聲凡有教文 盡成虗說 終無弘法利

<lb n="HBJ07.0122a02"/>生之期矣

<lb n="HBJ07.0122a03"/>持說者 亦要事理倶通 旣尊重此教

<lb n="HBJ07.0122a04"/>不癈於事 又無1說持說 不廢於理 故

<lb n="HBJ07.0122a05"/>有還示拂迹門也 若無此門 不知說無

<lb n="HBJ07.0122a06"/>說之眞說 化無化之大化 而妄生顚倒

<lb n="HBJ07.0122a07"/>知見矣 我大迦文 所以開化者 隨方

<lb n="HBJ07.0122a08"/>解縛 應病與藥 無有㝎法指示人處

<lb n="HBJ07.0122a09"/>亦無有心指示於人 所謂無說 以至

<lb n="HBJ07.0122a10"/>所謂不取不動 意在慈焉 如上八門

<lb n="HBJ07.0122a11"/>畧言如是 廣如餘說應知 客唯唯而

<lb n="HBJ07.0122a12"/>退

<lb n="HBJ07.0122a13"/>夫乾坤之化 日月之明 尚以僧由之

<lb n="HBJ07.0122a14"/>妙筆 知其不敢繪 況其下者乎 理

<lb n="HBJ07.0122a15"/>性之淵源 深深乎 不可得以窮焉

<lb n="HBJ07.0122a16"/>隨宜之大化 蕩蕩乎 不可得而名焉

<lb n="HBJ07.0122a17"/>以余淺近自知 不堪容擬議於其間

<lb n="HBJ07.0122a18"/>但爲執指之迷徒 忘其隘陋 類辨

<lb n="HBJ07.0122a19"/>之 以賽來問 若呑舟之巨鼈 豈可

<lb n="HBJ07.0122a20"/>以纎鉤釣得 撩天之俊鶻 不打籬邊

<lb n="HBJ07.0122a21"/>之小兎 且知 弱羽不能高飛 破軍

<lb n="HBJ07.0122a22"/>不能致遠 俯爲初機 書以傳後 所

<lb n="HBJ07.0122a23"/>冀一言之下 迷雲豁開 一軸之中

<lb n="HBJ07.0122a24"/>義天朗耀 致令祗園勝席 展轉無窮

<lb n="HBJ07.0122b01"/>般若良緣 綿綿2不 延君國之鴻業

<lb n="HBJ07.0122b02"/>享太平之風月 驅盡空之含識 到菩

<lb n="HBJ07.0122b03"/>提之彼岸金剛般若波羅密經綸貫終